
in
vis

ibi
lid

ad
es

 - R
EV

IST
A I

BE
RO

-AM
ER

ICA
NA

 D
E P

ES
QU

ISA
 EM

 ED
UC

AÇ
ÃO

, C
UL

TU
RA

 E 
AR

TE
S |

 #2
1 |

 IS
SN

 16
47

-05
08

 | D
OI

 10
.64

49
3/

IN
V.2

1 |
  d

ez
em

br
o 2

02
5

in
vis

ib
ilid

ad
es

Resumen
Este artículo analiza el ecofeminismo como un movimiento teórico y práctico 
que relaciona y vincula la opresión que han sufrido históricamente las mujeres 
con la explotación de la naturaleza, todo ello debido a los sistemas capitalistas, 
patriarcales y antropocéntricos. Desde su origen en los años 70, el ecofeminismo 
ha evolucionado en dos corrientes principales: la esencialista, que vincula a las 
mujeres con la naturaleza de forma innata, y la crítica, que realiza las diferencias 
de género como construcciones sociales e históricas. Dicho enfoque cuestiona 
los dualismos jerárquicos y tiene en cuenta la ética de cuidado a través de la 
cooperación, empatía y sostenibilidad.
De igual manera, se destaca la crítica de Donna Haraway sobre la supuesta 
neutralidad de la ciencia y la propuesta de “conocimientos situados” que 
reconocen la gran variedad de experiencias para enfrentar la crisis ecológica. 
Se presenta el arte ecofeminista como una herramienta pedagógica, crítica 
y transformadora que visibiliza la conexión del cuerpo con la naturaleza, 

destacando las obras de artistas tales como Cecilia Vicuña, Ana Mendieta, Regina 
José Galindo o Lucía Loren; todas ellas hacen una resistencia simbólica frente a las 
estructuras de dominación. 
Esta investigación lleva a cabo una metodología de estudio documental de casos 
que nos permite analizar las prácticas artísticas y performativas que combinan el 
cuerpo y la naturaleza como espacios clave de lucha y transformación cultural. Se 
puede comprobar que el arte ecofeminista es una gran herramienta pedagógica 
y de sensibilización que promueve equidad, sostenibilidad y vínculos entre las 
personas y la naturaleza sin jerarquías.

Palabras Clave: ecofeminismo, mujeres, naturaleza, ciencia.

Abstract
This article analyzes ecofeminism as a theoretical and practical movement that 
connects the oppression women have historically suffered with the exploitation 
of nature, all due to capitalist, patriarchal, and anthropocentric systems. Since its 
origins in the 1970s, ecofeminism has evolved into two main currents: essentialist, 
which innately connects women to nature, and critical, which recognizes gender 
differences as social and historical constructs. This approach questions hierarchical 
dualisms and considers the ethic of care through cooperation, empathy, and 
sustainability.
It also highlights Donna Haraway’s critique of the supposed neutrality of science 
and her proposal for “situated knowledge,” which recognizes the wide variety of 
experiences in addressing the ecological crisis. Ecofeminist art is presented as a 
pedagogical, critical, and transformative tool that makes visible the connection 
between the body and nature, highlighting the works of artists such as Cecilia 
Vicuña, Ana Mendieta, Regina José Galindo, and Lucía Loren; all of whom 
represent symbolic resistance to structures of domination.
This research uses a documentary case study methodology that allows us to 
analyze artistic and performative practices that combine the body and nature as 
key spaces of struggle and cultural transformation. It is evident that ecofeminist 
art is a powerful pedagogical and awareness-raising tool that promotes equity, 
sustainability, and connections between people and nature without hierarchies.

Keywords: ecofeminism, women, nature, science.

Introducción
El ecofeminismo surgió en la década de 1970, siendo un movimiento que combina 
la crítica feminista con la ecología para cuestionar los sistemas patriarcales, 
capitalistas y antropocéntricos que han validado la opresión de las mujeres y 
la explotación de la naturaleza (Gutiérrez-Jordano, 2021). Desde sus inicios, 
este movimiento ha ido evolucionando hacia gran diversidad de perspectivas, 
sin embargo, todas coinciden en la necesidad de replantear las relaciones 
entre humanidad, naturaleza y género desde la ética del cuidado y desde la 
sostenibilidad.
El desarrollo teórico del ecofeminismo se centra principalmente en dos enfoques: 
el esencialista y el crítico; este último modelo, sobre todo desarrollado por 
Alicia Puleo, es el que se sigue ampliamente en la actualidad ya que propone la 

112

Arte, ecofeminismo y sostenibilidad: 
Resiliencias creativas en prácticas pedagógicas 
transformadoras

Art, ecofeminism and sustainability: 
Creative resilience in transformative pedagogical 
practices

Marta Villanueva Padilla
Universidad de Jaén

artigo recebido: 28.08.2025
artigo aceite para publicação: 9.10.2025

This work is licenced under a Creative Commons BY-NC-ND 4.0.

Villanueva-Padilla, M. (2025). Arte, ecofeminismo y sostenibilidad: 
Resiliencias creativas en prácticas pedagógicas transformadoras. 
Invisibilidades - Revista Ibero-Americana de Pesquisa em Educação, 
Cultura e Artes. https://doi.org/10.64493/INV.21.7

10.64493/INV.21.7

0009-0005-7515-296

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.64493/INV.21.7
https://orcid.org/0009-0005-7515-296


in
vis

ibi
lid

ad
es

 - R
EV

IST
A I

BE
RO

-AM
ER

ICA
NA

 D
E P

ES
QU

ISA
 EM

 ED
UC

AÇ
ÃO

, C
UL

TU
RA

 E 
AR

TE
S |

 #2
1 |

 IS
SN

 16
47

-05
08

 | D
OI

 10
.64

49
3/

IN
V.2

1 |
  d

ez
em

br
o 2

02
5

in
vis

ib
ilid

ad
es

114

incorporación de diferentes valores y también promueve una transformación 
profunda de los dualismos jerárquicos, como hombre/mujer, que han reforzado 
las desigualdades sociales.
Es Donna Haraway la que amplía aún más esta crítica cuestionando la 
supuesta neutralidad de la ciencia y dando más importancia a la diversidad de 
perspectivas, incluyendo comunidades rurales e indígenas, para solucionar la 
presente crisis ecológica. 
Por otro lado, se destaca la importancia del arte como una gran herramienta 
pedagógica y transformadora que sea capaz de cuestionar los discursos 
dominantes y proponer nuevas formas de entender la conexión y relación entre la 
humanidad y el espacio natural. Desde el ecofeminismo, el arte no solo tiene una 
función estética, sino que se convierte en un espacio crítico donde reflexionar y 
realizar acción social en la que se visibilicen las conexiones entre los cuerpos de 
las mujeres, la cultura y la naturaleza. Como menciona Burriel (2024), el uso de 
manifestaciones artísticas permite la creación de narrativas que van más allá del 
lenguaje académico tradicional, incidiendo en el aspecto emocional.
Las propuestas artísticas ecofeministas rompen con las fronteras entre la 
naturaleza y la cultura, abriendo espacios de resistencia simbólica en el que las 
identidades y los paisajes se fusionan, generando experiencias estéticas que 
cuestionan la sociedad capitalista.
Es a través del uso de materiales ecofeministas para la realización de propuestas 
artística cuando nos podemos ir acercando a una conciencia climática desde la 
perspectiva de género. No obstante, la realización de ello, implica acciones más 
profundas tales como el fomento de la creatividad, transformar los problemas 
en posibilidades de crecimiento e innovación o la reconstrucción a través de la 
resolución de dichos problemas.
De esta forma, este estudio se propone analizar el gran potencial del arte 
ecofeminista como un medio que nos lleva hacia la sensibilización y el cambio 
cultural. Todo ello a través de una metodología de estudio documental de casos 
que nos permitirá la identificación de las principales prácticas artísticas y los 
discursos que combinan el cuerpo y la naturaleza como espacios de resistencia y 
reconstrucción social.

Fundamento
El ecofeminismo se puede concebir como un movimiento, tanto teórico 
como práctico, que relaciona y vincula la opresión que han sufrido y sufren las 
mujeres en la sociedad con la explotación del medio natural, donde entra la 
vegetación y los animales, todo ello por los sistemas capitalistas, patriarcales y 
antropocéntricos (Gutiérrez-Jordano, 2021). Surgió sobre los años 70 en Francia, 
destacando a Françcoise D’Eaubonne y tomando mayor auge en Estados Unidos 
(Tapia, 2023).
La autora Alicia Puleo según Tapia (2023), entiende el ecofeminismo como la 
convergencia entre el feminismo y la ecología. De esta forma, se cuestiona la 
visión antropocéntrica y patriarcal de la relación existente entre la humanidad y la 
naturaleza.
Dicho enfoque propone el rechazo hacia el dualismo jerárquico presente en la 
sociedad por el que se han sustentado los sistemas de dominación. Algunos 
de dichos dualismos son hombre/mujer, humano/animal, cultura/ naturaleza, 

entre otros (Gutiérrez-Jordano, 2021), que han servido para legitimar formas de 
dominación patriarcal, racista y especista.
	 Según Alicia Puleo, hay dos corrientes ecofeministas principales:
	 -	 Clásico o esencialista: Esta corriente asocia el papel de la mujer con 
la naturaleza y el cuidado de forma natural.
	 -	 Constructivista o crítico: Rechaza el esencialismo y defiende que las 
diferencias de género son meras construcciones históricas y sociales.
De esta forma, vemos que el ecofeminismo crítico se distancia de la corriente 
esencialista, que asocia a las mujeres con la naturaleza de forma innata, y del 
feminismo, el que suele ignorar la dimensión ecológica (Tapia, 2023). Por lo tanto, 
el ecofeminismo crítico se basan en tres ejes principales:
	 1.	 Legado ilustrado: se retoman valores de la Ilustración tales como la 
autonomía moral o la racionalidad crítica para fundamentar una ética ecofeminista 
que no asocie de forma natural a las mujeres con los roles tradicionales de 
cuidado. La autonomía es lo que permite a las mujeres decidir sobre sus proyectos 
vitales sin quedar atrapadas en la maternidad y en la protección de la naturaleza.
	 2.	 Sensibilidad ecológica: se replantea el significado de la vida buena, 
que actualmente está asociada al consumo ilimitado. Se replantea de tal forma 
que se entiende por vida buena una vida sostenible que tenga respeto hacia la 
naturaleza y que promueva valores como la cooperación, la empatía y el cuidado 
como virtudes humanas universales.
	 3.	 Mujeres indígenas: se reconocen las acciones de las mujeres 
indígenas, promoviendo un diálogo que reconoce la gran diversidad cultural desde 
el respeto, sin caer en apropiaciones, ofreciendo así grandes alternativas al modelo 
occidental actual.
Donna Haraway también intenta romper con la idea de que las mujeres tienen una 
conexión natural e innata con el medio natural, proponiendo de la misma forma la 
construcción social e histórica de las categorías de género en contraposición de la 
idea de una conexión como una realidad biológica fija (Gómez, 2012).
Además, realiza una crítica al concepto que la sociedad tiene de la naturaleza, 
defendiendo que la naturaleza es el resultado de las diferentes prácticas culturales, 
históricas y científicas que la han ido definiendo durante la historia y la evolución 
social. Dicha idea de naturaleza, siempre ha sido utilizada para justificar y reforzar 
las estructuras de poder y valores morales, tales como son la heteronormatividad y 
los roles y estereotipos de género tradicionales. Por otro lado, también realiza una 
crítica a la ciencia moderna, cuestionando la supuesta neutralidad y universalidad 
que se atribuye a la ciencia. Se realiza esa crítica porque es la ciencia moderna 
la que naturaliza las conductas humanas y legítima jerarquías de razas, clase y 
especie (Gómez, 2012). Como podemos ver, se recupera la idea de la falacia 
naturalista, que indica que lo que la sociedad considera como “natural” no puede 
justificar los valores y los roles sociales que se imponen (Ayala, s.f.).
En este contexto, destacamos el concepto de “conocimientos situados” que 
es una crítica al ideal actual de la ciencia como un conocimiento objetivo, 
neutral y universal. Donna Haraway, critica que la supuesta neutralidad de 
la ciencia ha jerarquizado el género, la raza y las especies, provocando las 
grandes desigualdades sociales y tratándolas como algo natural; además, se 
ha desvinculado a la ciencia de valores, desconectándola por completo de 
la sociedad (Gómez, 2012). Son estos “conocimientos situados” los que nos 



in
vis

ibi
lid

ad
es

 - R
EV

IST
A I

BE
RO

-AM
ER

ICA
NA

 D
E P

ES
QU

ISA
 EM

 ED
UC

AÇ
ÃO

, C
UL

TU
RA

 E 
AR

TE
S |

 #2
1 |

 IS
SN

 16
47

-05
08

 | D
OI

 10
.64

49
3/

IN
V.2

1 |
  d

ez
em

br
o 2

02
5

in
vis

ib
ilid

ad
es

116

permiten tratar la crisis ecológica desde varias perspectivas, llevando a cabo 
el reconocimiento de las experiencias personales de mujeres, de comunidades 
rurales y de pueblos originarios para entender realmente las diferentes dinámicas 
de explotación de la naturaleza y proponer diferentes alternativas sostenibles.
Como hemos podido comprobar, el ecofeminismo es un movimiento que 
se centra en la lucha contra la opresión de las mujeres y del medio natural, 
intentando erradicar la cosificación de “lo otro”. Para ello, Gutiérrez-Jordano 
(2021), propone una ética del cuidado que se basa en la creación de vínculos 
con otras especies a través de la responsabilidad mutua y el respeto. Además, 
este movimiento propone el abandono del tradicional dominio, acumulación y 
explotación para llegar a crear una relación cooperativa y no jerarquizada con 
la naturaleza, responsabilizando también a los hombres de la ética del cuidado 
ecológico (Ayala, s.f.).
El arte es una magnífica herramienta de sensibilización y cambio cultural con 
la que se pueden crear diferentes formas de convivencia con los animales y 
con el medio natural en general, con el que se pueden romper las narrativas 
tradicionalmente dominantes y así visibilizar la interdependencia de las distintas 
formas de vida y los cuerpos femeninos. Las propuestas artísticas que trabajan 
desde el ecofeminismo promueven la empatía hacia la naturaleza y los animales, 
incorporando un gran potencial pedagógico y transformador a las propuestas 
(Gutiérrez-Jordano, 2021).
Dentro del arte como herramienta para el ecofeminismo, encontramos diferentes 
espacios de resistencia; uno de ellos es el cuerpo, que podemos entenderlo 
como un gran espacio simbólico y político con el que se puede comunicar las 
diferentes conexiones entre el género, la naturaleza y el poder, a través del cual 
se domina todo. Del mismo modo, otro espacio de resistencia es la performance, 
donde podemos encontrar la realización de diferentes rituales y narrativas que 
cuestionan y critican a los discursos de dominación, siendo así la performance 
una gran herramienta de visibilización y transformación (Burriel, 2024)
	 Siguiendo a Marta Burriel León (2024), entre las prácticas artísticas 
ecofeministas que nos permiten conectar la experiencia corporal con la defensa 
de la biodiversidad nos podemos encontrar: 
	 -	 Uso de textiles. Muchas mujeres han tejido a lo largo de los 
siglos, lo que ha servido para adherir el ámbito textil a la idea de feminidad 
en el mundo patriarcal. No obstante, las mujeres han utilizado estas prácticas 
textiles para sublevarse y reivindicar sus derechos, como por ejemplo hicieron 
las sufragistas inglesas del siglo XX con las pancartas que tejían a mano para 
las manifestaciones (Andorrà, 2022). La capacidad de comunicación dentro de 
la narración textil también se refleja en el artículo titulado “Tejer y narrar en la 
plástica española contemporánea”, donde María Teresa Alario Trigueros realiza la 
forma de una araña para reivindicar el uso de textiles como una práctica artística, 
pero también para generar otra forma de narrar ecofeminista, vinculando las 
relaciones que hay entre la mujer y la naturaleza.

Además, el uso de textiles adquiere un gran valor pedagógico al transmitir 
conocimientos generacionales a través de técnicas manuales que preservan 
la memoria colectiva femenina y que actualmente utilizamos de forma crítica 
visibilizando las labores tradicionalmente feminizadas frente a los cánones 
patriarcales. Desde un plano simbólico, los hilos y materiales textiles son como 

las conexiones existentes entre los cuerpos, el territorio y las historias de las 
personas que residen allí.
	 -	 Quipus. El quipu es un sistema trabajado por muchas civilizaciones 
tales como la inca que trata de un conjunto de cuerdas con nudos y colores 
que utiliza un sistema determinado para registrar y almacenar información que 
posteriormente se puede contar. Podemos ver como ejemplos las obras de Cecilia 
Vicuña tituladas Quipu Mapocho y Quipu Womb, con las que expresa de forma 
clara el rol de las mujeres de forma histórica, teniendo la mujer el “arte de contar” 
(Bachraty, 2019).
Su gran valor pedagógico reside en la transmisión de saberes comunitarios con 
un lenguaje material alternativo, donde los nudos y las cuerdas representan los 
vínculos entre la memoria, el territorio y el cuerpo. Por lo general, se utiliza para 
realizar una crítica hacia la perspectiva decolonial.
	 -	 Huellas corporales. Esta práctica artística trata de realizar marcas 
y trazos con su propio cuerpo en el medio natural o con elementos naturales. 
Además, también se utiliza su propio cuerpo como lienzo, teniendo en cuenta que 
todas las obras son temporales al centrarse en la importancia del propio acto y 
que el espacio es muy alternativo. Se suele relacionar con el BodyArt (Fernández, 
2015).
Adquiere valor pedagógico al situar el cuerpo como una herramienta de 
conocimiento a través del aprendizaje sensorial y experiencial, cuestionando 
los estándares patriarcales que objetualizan los cuerpos de las mujeres y 
transformándolos en sujetos activos y políticos que participan en la naturaleza de 
forma autónoma.

No obstante, el uso de estos materiales naturales, reciclados o efímeros dentro 
del arte ecofeminista no debe entenderse como una mera práctica sostenible 
y alternativa a lo tradicional. Como hemos comprobado, cada una de ellas se 
convierten en una gran herramienta pedagógica que potencia la creatividad, la 
resiliencia y la capacidad de transformar los problemas en nuevas posibilidades de 
crecimiento. A través de ellas podemos llegar hasta una reflexión profunda sobre 
los procesos de creación artística, la relación que tenemos con nuestro entorno y la 
necesidad de repensar y reconstruir los modelos artísticos.
Entre las artistas que han llevado a cabo obras que entretejen entre el cuerpo, la 
naturaleza y la memoria cultural destacamos los trabajos de: 
Cecilia Vicuña con su trabajo activista artístico contemporáneo titulado Semi ya 
nos muestra la maternidad híbrida y vocación ecológica; se centra en mostrar y 
visibilizar en la sociedad las subjetividades que han sido excluidas y silenciadas 
históricamente. Este proyecto, además, tiene el ideal de formar una comunidad 
que trabaje de forma colaborativa para llegar al autosustento, criticando los 
límites campo/ciudad y la idea de propiedad privada (Barros, 2019). En general, 
Semi ya, es un poema que tiene como manifiesto un llamado a la acción para 
conseguir la conservación de la ecología y no dejar en el olvido los saberes 
indígenas, volviendo a recopilarlos. Además, plantaba semillas y, cuando el árbol 
había crecido lo regalaba a otra persona, formando esa idea de comunidad y 
colaboración.
Ana Mendieta en sus obras, especialmente en la serie Siluetas (1973-1980), trabaja 
la conexión entre el cuerpo y la naturaleza a través de intervenciones efímeras 
en entornos naturales dejando la huella de su cuerpo. Desde el ecofeminismo, 



in
vis

ibi
lid

ad
es

 - R
EV

IST
A I

BE
RO

-AM
ER

ICA
NA

 D
E P

ES
QU

ISA
 EM

 ED
UC

AÇ
ÃO

, C
UL

TU
RA

 E 
AR

TE
S |

 #2
1 |

 IS
SN

 16
47

-05
08

 | D
OI

 10
.64

49
3/

IN
V.2

1 |
  d

ez
em

br
o 2

02
5

in
vis

ib
ilid

ad
es

118

esta obra denuncia de forma simbólica la violencia que han sufrido los cuerpos 
femeninos y el entorno natural por parte del patriarcado y ven en las obras de 
Mendieta una forma de unirse por completo con la tierra, dejando atrás esa 
separación o dualidad entre lo humano y lo no humano (Berbel, 2023).
Regina José Galindo denuncia con sus performances la sumisión de las mujeres y 
la explotación de la tierra utilizando su cuerpo como material central de trabajo. 
Como, por ejemplo, la performance titulada Tierra intenta explicar el genocidio 
y ecocidio sucedido en los años 36 durante la Guerra Civil en Guatemala, donde 
los soldados arrasaron con las tierras de los indígenas para que no pudiesen 
sobrevivir. La acción performática consistía en Galindo inmóvil y desnuda a la vez 
que una excavadora lleva a cabo un profundo foso a su alrededor para mostrar la 
crueldad que sufrió el pueblo (Soto, 2019).
Lucía Loren lleva a cabo intervenciones en el medio natural que están vinculadas 
con un discurso ecofeminista político con influencia del esencialismo. Una 
de sus obras más reconocidas es Madre Sal, en la que Loren entierra en el 
campo esculturas de roca de sal con forma de pechos de mujer para que los 
animales se pudiesen nutrir de los minerales de la sal para después devolverlos 
a la naturaleza de forma orgánica. De esta forma, se defiende el cuidado y la 
interacción amable con el entorno y los animales (Campos, 2020).

También destacamos la importancia de otros artistas contemporáneos que se han 
centrado en desarrollar prácticas sostenibles y efímeras que relacionan y vinculan 
el arte y la naturaleza como vemos a continuación.
Francis Alÿs trabaja entre las intersecciones del arte y lo social para encontrar la 
poética de los espacios y lo urbano; utiliza el medio eco-estético en sus obras 
artísticas porque busca y le interesa la idea que hay detrás del proceso por 
encima de los medios y del estilo de la obra. No obstante, nunca menciona la 
relación de la ecología o eco-estética con sus piezas, aunque vemos la clara 
relación (Reyna, 2018). En relación a todo esto, destacamos su acción “Cuando la 
fe mueve montañas” donde se apropia de un lugar a través de la acción realizada 
y su registro documental.

Cuando aparece la sensibilidad medioambiental en los años sesenta y setenta, 
no podemos evitar hablar del land art, destacando principalmente a Nancy Holt, 
Richard Long y Andy Goldsworthy. Esta sensibilidad se puede considerar como 
los primeros pasos del ecofeminismo, con el que nos enseña a ver el arte a 
través de la implicación del cuerpo y sus sentidos, en concreto centrándose en la 

Figura 1. Lucía Loren, Madre sal, 2008. lucialoren.com

recuperación del cuerpo de la mujer a través de materiales y entornos naturales 
(Gutiérrez-Jordano, 2025). Destacamos la performance “Chicken movie, chicken 
piece 1972”, donde se drena la sangre de un pollo decapitado que cae sobre el 
cuerpo desnudo de Mendieta para reivindicar los procesos que se realizan en los 
mataderos (Gutiérrez-Jordano, 2025).
Por lo tanto, como hemos podido comprobar, el ecofeminismo conlleva una serie 
de implicaciones éticas y políticas al buscar un cambio profundo en la relación 
con el mundo natural y los animales que exige repensar todas las prácticas, tanto 
culturales, artísticas y productivas, desde la inclusión, la sostenibilidad y la crítica 
del especismo (Gutiérrez-Jordano, 2021).
Dentro de los métodos de las prácticas artísticas performativas ecofeministas 
que buscan romper con los dualismos culturales destacamos la sobreexposición 
del cuerpo, donde se visibiliza la vulnerabilidad y resistencia, donde podemos 
destacar a las obras de las artistas Mendieta y Galindo, y la ocultación o 
mimetización con la que se puede explorar la fusión simbólica con la naturaleza, 
como podemos ver en las obras de las artistas de Paola Correa y Teresa Murak.
Como conclusión, el ecofeminismo se establece como una crítica y propósito de 
repensar las relaciones humanas y no humanas sin tener en cuenta la separación 
de sexos, todo ello desde la equidad y la sostenibilidad (Tapia, 2023). El sistema 
capitalista explota a gran escala la naturaleza y los cuerpos femeninos, junto con 
otros colectivos vulnerables, sin embargo, las mujeres son las más afectadas por 
este sistema al afectarles de mayor manera la degradación ambiental, generando 
desigualdades para acceder a recursos y derechos sobre la tierra. De esta forma, 
se destaca la utilización de valores históricamente feminizados, tales como la 
empatía, el cuidado o la cooperación, para conseguir esos modelos sociales 
sostenibles y equitativos (Ayala, s.f.).
Por último, el ecofeminismo, a veces, parece simplemente algo ambiental 
cuando realmente el arte ecofeminista integra ética del cuidado, creatividad y 
reconstrucción cultural, permitiéndonos abrir espacios interdisciplinarios entre 
diferentes áreas de conocimiento como son la filosofía, la ética, los estudios 
de género, el arte y la biología, promoviendo nuevas metodologías de trabajo 
que integran la teoría crítica con la praxis creativa, generando y produciendo un 
conocimiento que transforme y emancipe a la sociedad en general (Gutiérrez-
Jordano, 2021).

Metodología
El presente artículo se realiza bajo el paradigma socio-crítico, ya que intenta 
abordar la conexión existente entre la opresión que sufren las mujeres y la 
explotación del medio natural por parte del sistema patriarcal y capitalista que, 
históricamente han infravalorado tanto el papel de la mujer como la naturaleza. A 
través de todo ello, se tiene el objetivo de transformar la visión de la mujer y de 
la naturaleza y su supuesta conexión innata a través de la realización de diversas 
actividades artísticas que impliquen el uso del cuerpo y de la naturaleza.
La metodología que se ha utilizado para realizar la fundamentación y conclusión 
del presente artículo ha sido el estudio documental de casos que, siguiendo 
a Yin (1994), el estudio de casos es una investigación empírica que estudia 
un fenómeno concreto en el contexto de la vida real, sobre todo, cuando los 
límites entre el fenómeno y el contexto no son totalmente evidentes. Además, 
muestra que uno de los principales prejuicios sobre el estudio de casos es que 



in
vis

ibi
lid

ad
es

 - R
EV

IST
A I

BE
RO

-AM
ER

ICA
NA

 D
E P

ES
QU

ISA
 EM

 ED
UC

AÇ
ÃO

, C
UL

TU
RA

 E 
AR

TE
S |

 #2
1 |

 IS
SN

 16
47

-05
08

 | D
OI

 10
.64

49
3/

IN
V.2

1 |
  d

ez
em

br
o 2

02
5

in
vis

ib
ilid

ad
es

120

no representan a una muestra concreta de población, no pudiendo generalizar 
estadísticamente.
Se ha llevado a cabo la recopilación de información de varios estudios que han 
investigado, de forma cualitativa, el ecofeminismo y las prácticas artísticas que 
nos permiten conectar la experiencia corporal con la defensa de la biodiversidad. 
La presente metodología nos permite comparar los diferentes estudios, teniendo 
en cuenta los resultados y conclusiones para conocer de forma más profunda los 
beneficios de las prácticas ecofeministas.
Trabajar con el estudio de casos nos facilita entrar en contacto con diversas 
situaciones de la vida real, obteniendo de esta manera, una gran riqueza de 
detalles especialmente importantes para la presente investigación. Porque vivir 
la situación y llegar a comprender el por qué se desarrollan los fenómenos es la 
mejor forma de recolección de campo y llegar a la interpretación más semejante 
a la realidad. Da respuesta a cómo y por qué ocurren los sucesos, centrándose 
en los fenómenos de estudio desde diversas perspectivas para hacer una 
exploración más profunda (Chaves y Weiler, 2016).

Conclusiones
La presente investigación nos permite reconocer al ecofeminismo como un marco 
crítico muy necesario en la actualidad para cuestionar las estructuras jerárquicas 
que han validado y reforzado las diferentes opresiones y desigualdades 
de las mujeres y de la explotación del medio natural. Se presentan como 
valores centrales del ecofeminismo la ética del cuidado, la cooperación y la 
sostenibilidad, valores con los que se pueden generar diferentes alternativas que 
sustituyan a los modelos de desarrollo capitalistas, patriarcales y antropocéntricos 
que han dominado históricamente “lo otro”, “la otredad”, entre los que nos 
encontramos cuerpos de mujeres, animales o territorios, colectivos disidentes.
La revisión de diferentes propuestas teóricas y prácticas artísticas nos evidencian 
que el arte ecofeminista es muy importante dentro del movimiento porque tiene 
un papel pedagógico, estético y transformador. Dichas prácticas artísticas nos 
permiten visibilizar la interdependencia que existe entre los cuerpos, la naturaleza 
y la cultura, creando narrativas críticas que rompen con los discursos dominantes 
y hegemónicos. Algunos ejemplos, como hemos podido observar a lo largo del 
escrito, pueden ser performances, huellas corporales, el uso de textiles, etc.; 
actividades que nos muestran cómo puede funcionar el cuerpo como un espacio 
de resistencia simbólica y política, favoreciendo la sensibilidad hacia la ecología y 
conectándonos con las culturas indígenas y saberes situados.
Del mismo modo, el ecofeminismo no se limita únicamente a un enfoque 
teórico, promueve metodologías interdisciplinarias entre las que se encuentran 
la filosofía, la ética, la biología, estudios de género y el arte, pudiendo generar 
así diferentes combinaciones de análisis crítico y práctica creativa. Es ese carácter 
híbrido el que le aporta el potencial transformador significativo que es capaz 
de incidir en diversos ámbitos, entre los que se encuentra el ámbito educativo, 
cultural y social, construyendo comunidades más justas y ecológicamente 
responsables.
Para concluir, vemos cómo el ecofeminismo nos invita a repensar las formas 
de habitar el mundo desde gran diversidad de valores como el respeto y 
la sostenibilidad, como hemos mencionado anteriormente, abriendo un 
nuevo mundo en el que haya un cambio cultural profundo que reconozca la 
interdependencia de todas las formas de vida.

Referencias Bibliográficas
Alario Trigueros, María Teresa. “Tejer y narrar en la plástica española 
contemporánea.” En Ecología y género en diálogo interdisciplinar, editado por 
Alicia Puleo, 241– 59. Madrid: Plaza y Valdés, 2015.
Andorrà Gómez, A. (2022). Las tejedoras que crean memorias y comunidades: 
Análisis de las prácticas textiles femeninas desde su capacidad colectiva y su 
relación con los espacios artísticos. https://hdl.handle.net/2445/197488 
Ayala Córdova, D. E. (s.f.). Ecofeminismo: una intersección entre la lucha 
ecologista y la pugna por los derechos de las mujeres.
Bachraty, D. (2019). Un acto de tejer y destejer la memoria. Los quipus de Cecilia 
Vicuña y el arte actual. H-ART. Revista De Historia, teoría Y crítica De Arte, 1(5), 
195-212. https://doi.org/10.25025/hart05.2019.10
Barros, M. J. (2019). Activismo artístico en Semi Ya (2000) de Cecilia Vicuña: hacia 
una descolonización de los saberes y la naturaleza. Taller de letras, (65), 11-27.
Berbel, Rosa. (2023). «Cuerpo fantasmal, naturaleza herida: potencias utópicas 
en las Siluetas de Ana Mendieta». En: Pau Alsina y Andrés Burbano (coords.). 
«Posibles». Artnodes, no. 31. UOC. https://doi.org/10.7238/artnodes.
v0i31.402840 
Burriel León, M. (2024). Entretejer cuerpos: estableciendo vínculos entre el 
movimiento ecofeminista y la performance. ANIAV - Revista de Investigación 
en Artes Visuales, n. 14, p. 23-35, marzo. 2024. ISSN 2530-9986. https://doi.
org/10.4995/ aniav.2024.20937 
Campos Garcia, A. (2020). El ecofeminismo en las prácticas artísticas 
contemporáneas.
Chaves, V. E. J., y Weiler, C. C. (2016). Los estudios de casos como 
enfoque metodológico. ACADEMO, 3(2). https://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=688273458012 
Fernández Consuegra, B. (2015). Miscelánea-Body Art. Cuerpo y Espacio 
Corporal. Las acciones artísticas realizadas con el cuerpo crean nuevas realidades 
espaciales consideradas arte. Communication Papers, 4(06), 32-46.
Gómez, L. F. (2012). EL ECOFEMINISMO DE DONNA J. HARAWAY. Gestión y 
Ambiente, 15(2), 165-206. https://revistas.unal.edu.co/index.php/gestion/article/
view/30839 
Gutiérrez-Jordano, C. (2021). Ecofeminismo, animales y arte: un cruce de 
caminos alrededor de la ética del cuidado. La Colmena: Revista de la Universidad 
Autónoma del Estado de México, (125), 103-118.
Gutiérrez-Jordano, C. (2025). Ecofeminismo, animales y arte: un cruce de 
caminos alrededor de la ética del cuidado. La Colmena: Revista de la Universidad 
Autónoma del Estado de México, (125), 103-118.
Reyna Cervantes, E. F. (2018). El arte eco-estético en la obra de Francis Alÿs y 
Claire Pentecost: una revisión del medio (Tesis doctoral). Universidad Nacional 
Autónoma de México.
Soto Sánchez, P. (2019). Ecofeminismos en la práctica artística. El cuerpo como 
símbolo y territorio de acción. ANIAV - Revista de Investigación en Artes Visuales. 
(5):96-114. https://doi.org/10.4995/aniav.2019.11960 
Tapia González, G. A. (2023). Entrevista a la filósofa ecofeminista Alicia Puleo. 
GénEroos, 24(21), 7–24. Recuperado de https://revistasacademicas.ucol.mx/
index.php/generos/article/view/1094 
Yin, R. (1994). Case Study Research: Design and Methods. Sage Publications, 
Thousand Oaks, CA.




